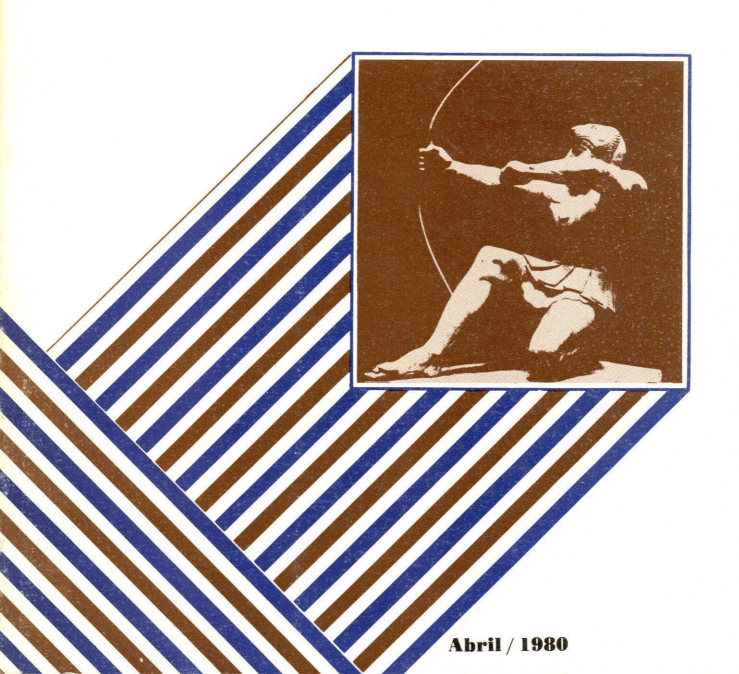
- ► ALBERT CAMUS
- JUAN GARCIA PONCE
- ► RODOLFO MONDOLFO
- 5
  - MARIA ANDUEZA
  - > ANGELINA MUÑIZ
  - **ADRIANA PUIGGROS**
  - ► ADOLFO SANCHEZ VAZQUEZ
  - **RENATE VON HANFFSTENGEL**



Nueva Revista de Filosofía y Letras. Año II, Número 5 Abril / 1980





## UNIVERSIDAD NACIONAL AUTONOMA DE MEXICO

Rector: Dr. Guillermo Soberón Acevedo Secretario General Administrativo: Ing. Gerardo Ferrando Bravo

Secretario General Académico: Dr. Fernando Pérez Correa

### THESIS. NUEVA REVISTA DE FILOSOFIA Y LETRAS

Publicación Trimestral de la Facultad de Filosofía y Letras

Director: Abelardo Villegas Editor: Benjamín Villanueva Consejo de Redacción: José Pascual Buxó, Juliana González, Benjamín Villanueva

Secretaria de Redacción: Elsa Cross. Diseño: Germán Montalvo

# **Indice**

ALBERT CAMUS:

Defensa de El hombre rebelde

JUAN GARCIA PONCE: El camino del poeta: Luis Cernuda

ADOLFO SANCHEZ VAZQUEZ:
Notas sobre las relaciones entre moral
y política

MARIA ANDUEZA:
Pervivencia del Popol Vuh

ADRIANA PUIGGROS:
La fragmentación de la pedagogía
y los problemas educativos latinoamericanos

ANGELINA MUÑIZ: 42 Sobre el unicornio

Entrevista:
JUAN RULFO
desde Las Palmas

La tradición presente
RODOLFO MONDOLFO:
La ética antigua y la noción
de conciencia moral

RENATE VON HANFFSTENGEL: Thomas Mann -; feminista?

Notas y reseñas

Gustavo Escobar sobre Las humanidades en el siglo XX. Tomo 5 "La Filosofía" 70 José Quiñones sobre Las Comedias de Terencio 75

# LA ETICA ANTIGUA Y LA NOCION DE CONCIENCIA

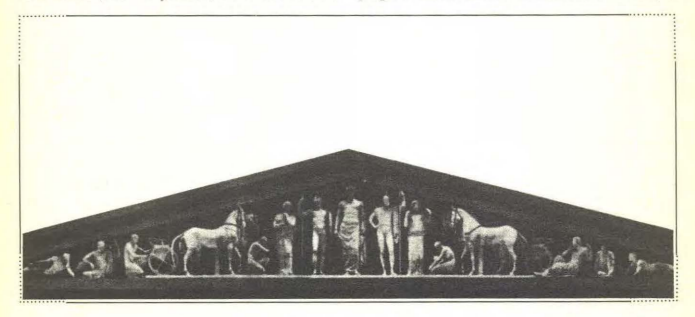
RODOLFO MONDOLFO

MORAL\*

n uno de los sugestivos ensayos recogidos en su libro póstumo: Études de philosophie ancienne et A de philosophie moderne, Victor Brochard quería establecer entre la moral antigua y la moderna una oposición decidida y radical, cuyos rasgos delineaba de la manera siguiente: La idea de deber y de obligación (decia), que parece fundamental a los modernos en la definición de la ética, se halla ausente por completo en la ética antigua: ni griegos ni latinos han tenido una palabra apta para expresarla. En su moral no había un "imperativo", sino solamente un "optativo", pues el fin buscado por todas las escuelas filosóficas, o "sumo bien", era la felicidad, que sólo puede ser objeto de deseo, pero no de mando. Tampoco, por consiguiente (agregaba Brochard), podía haber un llamado a la conciencia moral, o a una ley interior: la mirada de los griegos nunca se ha vuelto hacia su interioridad para buscar la norma de su conducta, sino hacia lo exterior, hacia la naturaleza, para lograr la conformidad con ella. Por eso en su ética, solamente tenía lugar una culpa que fuese "error", no "el pecado", en el sentido de la

violación consciente de una ley interior, tal como lo entiende la moral moderna. Más aún: según Brochard, les faltaba la noción de responsabilidad moral, pues por su idea de la libertad humana ellos no querían significar que nuestras acciones proceden de nosotros y que debemos, por ende, padecer sus consecuencias, buenas o malas, sino que se preocupaban únicamente por mostrar cómo el hombre puede substraerse a la fatalidad exterior y alcanzar la felicidad. Por fin, según Brochard, la idea de una vida futura nunca jugó un papel en las teorías de los moralistas griegos, aun cuando, como Platón, creían en la inmortalidad del alma; de manera que (concluía) "podemos tener por adquirido que la concepción ética de los filósofos griegos y la de los modernos son toto coelo distintas".

Sin embargo, el propio Brochard, en el mismo ensayo, declaraba demasiado sumario el fallo de condena de la ética antigua, pronunciado por muchos modernos; y reclamaba una revisión del proceso, admitiendo la posibilidad de que un nuevo fallo reconociera a los griegos el mérito de haber fundamentado la moral, no





\* Ensayo aparecido en Filosofía y Letras No. 11, julioseptiembre, 1943, p. 65 ss.

menos que la geometría y la lógica. Pero no por sospechar o entrever en su ética otros rasgos, distintos de los mencionados, sino por encontrarlos también en la ética moderna, la que hasta todo el siglo XVIII habría conservado la orientación de la antigua; y al introducir con Kant el imperativo categórico del deber, sólo habría aceptado una idea religiosa. De manera que en una moral moderna, separada de la teología. Brochard veía eliminarse toda idea de deber, obligación, etcétera, y quedar frente a una investigación racional sólo la idea del "sumo bien", lo mismo que en la ética antigua, cuyos rasgos, pues, quedaban confirmados, aun al atenuarse su oposición con la moderna, acusada también de faltas análogas.

La opinión de Brochard acerca de la ética antigua (dejaremos de un lado ahora sus observaciones sobre la moderna) tiene su interés particular en el hecho de que no es una opinión individual aislada, aunque se apoya en la autoridad personal de un crítico eminente, sino una convicción muy difundida y expresada por la mayoría de los historiadores y críticos del pensamiento antiguo. De una manera particular acentúan los reproches, dirigidos en nuestros tiempos a la moral greco-romana, los filósofos idealistas, los aseveradores de la filosofía del espíritu, para quienes la falta, en la ética antigua, de las nociones de conciencia moral, de pecado, de deber como ley interior, comprueba justamente ese carácter de objetivismo y desconocimiento del sujeto, por el cual ellos oponen toda la filosofía greco-romana a la cristiana y moderna, que caracterizan por el subjetivismo. Los neohegelianos de nuestros días, al expresar semejante antítesis se alejan en parte de la visión histórica dibujada por Hegel.

Hegel, en efecto, en sus Lecciones sobre la filosofía de la historia universal, había caracterizado al mundo griego en oposición al oriental (definido como reino de la antítesis entre sustancia ética y sujeto) por la unidad entre eticidad y sujeto, y por eso afirmaba: "Hemos llegado al mundo del espíritu que desciende dentro de sí, al mundo del espíritu humano... El hombre descubre en sí mismo lo que es independiente del albedrío, lo objetivo, y lo ratifica."

Verdad que Hegel declaraba que esa "subjetividad griega no es una espiritualidad libre que se determina a sí misma, sino una naturaleza transformada en espiritualidad", 4 es decir, la costumbre y la ley aceptadas interiormente como norma de la conducta individual; pero agregaba que "el recogimiento del hombre dentro de sí aparece con Sócrates... Sócrates trajo la interioridad del hombre ante su conciencia, de suerte que la medida de lo justo y lo ético quedó puesta en la conciencia moral".5

De manera que si los primeros griegos (dice Hegel) no tenían conciencia moral, con Sócrates empezaron a tenerla: "...establecióse, pues, un nuevo tribunal para determinar lo que era justo, fueron arrastrados los objetos ante un tribunal interior." Que esta revolución espiritual efectuada por Sócrates llevara consigo, según el parecer de Hegel, la destrucción del Estado griego, no

impide la conclusión hegeliana de que "esta personalidad consciente de sí misma contiene el germen y principio para el espíritu de la libertad superior, principio que debía aparecer en la historia universal".6

as etapas de su desarrollo ulterior son representadas según Hegel por el mundo romano que afirma el principio de la personalidad y el valor infinito del individuo -"momento de la interioridad que falta a los griegos"7-; por el judaísmo, que introduce la idea del pecado original, "eterno mito del hombre, por el cual el hombre se hace precisamente hombre";8 por el cristianismo, que lleva al hombre a la unidad interior con Dios y le enseña a buscar su liberación exclusivamente en la interioridad espiritual mediante la fe y el amor, y la revelación de Dios en el corazón puro. "La conciencia que el espíritu tiene de sí mismo (dice Hegel) se ha expresado en Cristo con una inmensa energía, que olvida toda realidad externa";9 y "la aparición de esta interioridad", asociada más tarde a lo que él llama "la obstinación absoluta de la subjetividad", propia del mundo germánico, 10 engendra por Hegel al mundo moderno, en el que "el espíritu que se piensa a sí mismo" llega a la libertad al "reconocer como suyo el contenido objetivo del espíritu universal".11

De esta manera delineaba Hegel "la historia universal" en la continuidad de su "curso evolutivo"; pero, como todo desarrollo se realiza en el hegelismo por un proceso dialéctico de antítesis, la oposición entre



filosofía y ética antiguas y las modernas se ha hecho más rígida con los neohegelianos, que la han convertido en un franco contraste entre objetivismo y subjetivismo. "Mientras Hegel hablaba de una subjetividad griega que definía como naturaleza trasformada en espiritualidad", que sólo con Sócrates se habría convertido en verdadero recogimiento interior y tribunal de la conciencia moral, posteriormente, en cambio, se afirmó que "la filosofía griega, naturalista antes de Sócrates, idealista de Sócrates hasta Aristóteles y naturalísticamente idealista después... siempre buscó al espíritu en su antecedente, es decir, en la naturaleza, y por ende es toda naturalista en sustancias, 12 y "no puede alcanzar al espíritu", 13 fundamento y centro del problema moral.

Preocupada únicamente con el problema del sumo bien o felicidad, es decir, con un fin vinculado a la realidad universal y establecido por la naturaleza, la ética griega —de acuerdo con el reproche que le dirigen sus críticos— habría reducido toda la vida moral a una cuestión de conocimiento de las condiciones y los medios aptos para alcanzar el fin, toda virtud a una ciencia y todo vicio a una ignorancia: que es la concepción expresada por Sócrates, convertida en carácter común a todas las intuiciones morales de los griegos. De esta manera la vida moral se habría convertido en un cálculo económico acerca de los medios más aptos para alcanzar un fin independiente del sujeto y superior a él: la subordinación del sujeto a la realidad objetiva exterior habría reducido el espíritu a la naturaleza; por lo cual en



la forma típica de la ética griega, la estoica, la ley moral se reduce a una adhesión determinada por la conciencia de su inevitabilidad a la fatalidad universal, y la libertad a un sometimiento espontáneo a la necesidad de la naturaleza.

Fata volentem docunt, nolentem trahunt: el destino guía a quien se le somete y adhiere de buena gana, arrastra a los reacios, que intentan sustraerse a su imperio. La virtud, por ende, es pura inteligencia y sabiduría; el vicio, ignorancia y tontería; mérito y culpa no son sino clarividencia y ceguedad, y el arrepentimiento del malvado no es remordimiento y conciencia del pecado, sino decepción amarga por el fracaso debido a un error de cálculo.

Volvemos así, con estas críticas, al reproche fundamental dirigido contra la ética griega; falta de una noción de la conciencia moral, falta de un imperativo interior o de una ley del deber, falta de una conciencia del pecado.

Erwin Rohde, <sup>14</sup> sin embargo, no atribuía a los griegos una falta de conciencia del pecado, sino una repugnancia, por la cual se habrían abstenido de representar, mediante su arte plástico, las escenas de terror de ultratumba, en las que se complacía en cambio el arte etrusco. Pero aun pasando por alto el hecho de que las representaciones etruscas de los tormentos infernales eran imitaciones de pinturas griegas, de Polignoto de Taso, y que Demóstenes y Plauto recuerdan como habituales análogas pinturas, basta con mencionar las representaciones órficas del infierno y de sus tormentos, cuyos ecos encontramos en la literatura desde la *Nekyia* de la *Odisea* hasta la de la *Eneida*, desde el mito de Er en la *República* de Platón o el seudoplatónico *Azíoco* hasta la *Vera historia* de Luciano, etcétera. <sup>15</sup>

e acuerdo con el mito órfico, el pecado original de los Titanes se había comunicado a todos los hombres por "la naturaleza titánica" de la que participaban: por eso, como dicen Platón en el Cratilo (400 c) y Aristóteles en el Protréptico, 16 "el alma paga la culpa y nosotros vivimos en expiación de ciertos grandes pecados". 17 Y a despertar la conciencia de esos pecados y del castigo tremendo que espera a las almas culpables, Empédocles había dedicado todo su poema de las Purificaciones. 18

Pero no solamente en la corriente mística del orfismo y en sus numerosas derivaciones, que llegan hasta el neoplatonismo, debemos reconocer presente y actuante una conciencia del pecado. En formas múltiples, aunque menos sensacionales, la encontramos expresada por poetas e historiadores (como recuerda también Bréhier), 19 y debemos reconocerla bajo una idea difundida en todo el mundo griego y expresada en toda su literatura: la idea ético-religiosa de la hybris, la insolencia humana, que pretende sobreponerse a la ley divina de justicia y subordinación a los preceptos de los Dioses, y por eso cae siempre bajo la sanción inexorable de Diké, ejecutora de Zeus.

Solón, en su célebre fragmento 12, da expresión típica a la convicción que inspiraba ya en Hesíodo los mitos de Prometeo, de Pandora y de las cinco estirpes degenerantes, y vuelve a inspirar a Esquilo la idea del hado destructor de las familias. La raíz de todos los males que se desencadenan sobre los hombres, está colocada siempre en una culpa originaria, que no escapa al ojo vigilante de los dioses, y exige y encuentra su expiación. También las calamidades públicas que azotan a pueblos y ciudades, son interpretadas como castigos de impiedades y crimenes colectivos: por eso se cumplen ritos de purificación y de expiación después de algún pecado público, como en Atenas, por sugestión de Epiménides, después de la matanza de los Cilónidas, para alejar la merecida punición divina, destructora de la colectividad culpable.20

En estas creencias ético-religiosas, al considerarse el mal físico (tempestades, temblores de tierra, inundaciones, guerras, epidemias, etc.) como castigo de culpas, se somete también a la naturaleza, junto con la humanidad, a una exigencia moral: la idea del pecado domina en la explicación de las vicisitudes cósmicas

maléficas.

Sin embargo, en esas creencias la misma idea de pecado y responsabilidad moral se presenta todavía en forma materializada: de manera que se llega hasta cargar los pecados de todos sobre un chivo emisario o expiatorio, y se lo expulsa del territorio o de la vida para alejar la impureza común (miasma) y purificar a toda la

ciudad y el Estado. 21

Pero de esta exteriorización y materialización del pecado, de su conciencia y de su expiación, la reflexión ética de los griegos ha pasado muy pronto, con la religión órfica y más aún con la filosofía, al reconocimiento de la interioridad, de la culpa y de su naturaleza espiritual. Por eso se afirma ya en el orfismo una exigencia de purificación del alma, que no se contenta con las formas rituales exteriores de la iniciación, sino que se transforma progresivamente en una necesidad interior de liberación del pecado, para lograr la pureza espiritual y presentarse purificado a los jueces divinos después de la muerte. El alma que en las laminillas órficas de Thurii dice a los dioses infernales: "Vengo de los puros pura... porque... he expiado la pena de las obras no justas", el alma que (de acuerdo con el mito órfico relatado por Platón en su Gorgias<sup>22</sup>) se presenta desnuda a su juez desnudo que de esta manera la ve y examina en su interioridad más íntima, sabe de antemano que solamente una verdadera expiación y purificación interior puede merecerle al fallo favorable de liberación del "ciclo tremendo" y aceptación en la familia de los dioses.

or eso toda la vida de los que piensan en el más allá, está dominada por una exigencia constante de cumplir con sus deberes y abstenerse de toda culpa. Esta exigencia, justamente determina en la escuela filosófico-religiosa más intimamente vinculada con el orfismo, es decir, la de Pitágoras, la introducción de una costumbre sumamente eficaz para el desarrollo de la

conciencia moral: la de una doble purificación diaria, por la mañana al despertarse, por la noche antes de abandonarse al sueño. Estas purificaciones que en su origen eran muy probablemente ritos mágicos, <sup>23</sup> tenían como su medio de actuación, la matinal una determinación de deberes para la jornada, la nocturna un examen de conciencia. Claro está que este examen de conciencia se volvía una verdadera confesión de los pecados, efectuada quizás originariamente ante el jefe de la escuela, que era también su autoridad religiosa, pero, después realizada a solas, frente a uno mismo.

Sin embargo, el sentimiento de repudio, condena y vergüenza, que debía acompañar a la confesión de los pecados hecha ante la autoridad religiosa del maestro, debía también generarse en el adepto de la regla pitagórica al confesar sus pecados a sí mismo. El juez exterior queda substituido por un juez interior: su fallo se unifica e identifica con el sentimiento de vergüenza que el culpable experimenta por haber pecado; condena y arrepentimiento se funden en el remordimiento: la conciencia moral ya se ha despertado y está en acción.

El "discurso sagrado" de los pitagóricos, en una parte que pertenece probablemente a la fase más antigua de la escuela,24 decía a los adeptos, en conexión con ese rito de la confesión de los pecados: "avergüénzate frente a ti mismo más que frente a los otros". Donde no se afirma solamente la exigencia de una substitución del juez interior por el exterior, sino la superioridad del juicio interno de la conciencia sobre el externo de los demás, porque al primero no pueden escapar las acciones y sus verdaderos motivos íntimos, que pueden esconderse o disfrazarse frente al conocimiento ajeno. De esta manera, en un conflicto eventual entre el juez interior y los exteriores, la preeminencia pertenece al primero: frente a si mismo uno no debe avergonzarse igualmente, sino más que frente a los otros; la conciencia moral llega a afirmarse como el tribunal más autorizado entre todos.

Esta noción de la conciencia moral se ha transmitido de los pitagóricos a las dos grandes corrientes antitéticas de la filosofía griega posterior: la del llamado materialismo de Demócrito, que tiene su continuación en el epicureísmo, y la del idealismo de Sócrates, Platón y Aristóteles: ambas vinculadas, en las personas de Demócrito y de Sócrates, a influjos del pitagorismo.<sup>25</sup>

El problema que lleva a Demócrito al desarrollo de una teoría de la conciencia moral, es el problema que los griegos planteaban mediante el mito del mágico anillo de Gyges, que volvía invisible a quien lo llevara. Si uno pudiera ocultarse en la efectuación de los crímenes y estar por ende seguro de esquivar todo castigo de la ley y de los hombres, ¿podría ser feliz aprovechando las posibilidades que ese privilegio coloca a su alcance? Demócrito contesta con una doble respuesta. Por un lado recuerda la vigilancia ineludible del ojo de los Dioses, afirmada por una larga tradición anterior, desde Homero y Hesíodo en adelante: "Si uno cree que los Dioses lo vigilan todo, no cometerá malas acciones ni oculta ni abiertamente" (Fragm. 112). Pero más decisiva y convincente le aparece la otra contestación, del juicio

de la conciencia moral y de la vergüenza de sí mismo producida por toda acción censurable. Esta consideración en efecto vuelve a repetirse insistentemente en sus fragmentos.

Dice el fragmento 84: "...aquel que comete malas acciones debe, por encima de todo, avergonzarse consigo mismo." Y el 244: "...aunque te encuentres solo no debes decir ni hacer mal: aprende a avergonzarte de ti mismo mucho más que de los otros." Y el 264 en forma más completa aún: "...no se debe avergonzar uno más frente a la gente que frente a sí mismo; y no debe obrarse mal más fácilmente porque nadie haya de saberlo, que si lo supieran todos: sino que hay que sentir vergüenza sobre todo ante sí mismo, y grabarse esta norma en el alma para no cometer nunca una acción incorrecta."

El verdadero juez y la sanción decisiva están dentro de nosotros y no afuera, están en la conciencia moral, cuyo fallo determina la satisfacción o el tormento interior. Asociando las dos contestaciones, del temor insuprimible de un castigo futuro humano o divino, y de la inmediata inevitable condena interior de la conciencia, dice el fragmento 174: "...el hombre que cumple siempre de buen grado acciones justas y conformes con las leyes, día y noche se sentirá feliz y seguro y sin afanes; pero quien no tiene en cuenta la justicia y no hace lo que debe hacer, hallará en su propio obrar un motivo de descontento toda vez que reflexione sobre sí mismo y vivirá en el temor y se atormentará."

Por eso Demócrito llega a la misma conclusión que resuena en las palabras de Sócrates y Platón: cometer

injusticia es peor que recibirla. "Aquel que comete injusticia es más infeliz que quien la recibe." (Fragm. 45.) Y como la causa de su infelicidad está en la conciencia de su culpa, así se le plantea la exigencia interior de una purificación espiritual, es decir, de un arrepentimiento. "Arrepentirse por las malas acciones (dice Demócrito) es la salvación de la vida." (Fragm. 43).

a salvación propia se logra, pues, por virtud de la conciencia moral, cuya condena se dirige a las culpas propias, más bien que a las ajenas: "... es mejor vituperar las faltas propias que las ajenas" (Fragm. 60). dice Demócrito. Mejor, claro está, para quien se preocupa de su purificación y salvación; mejor para quien anhela alcanzar la enmendación de su voluntad y conducta. Vituperar las propias faltas, en efecto, significa tener conciencia de un contraste entre las propias acciones y las exigencias éticas, es decir, tener en su interioridad espiritual la conciencia del deber que actúa al mismo tiempo como juez interior.

Esta vigilancia interior no puede engendrarse por imposiciones ajenas o mando de hombre o leyes, sino solamente por una convicción y adhesión íntima del espíritu al deber. Por eso Demócrito reclama que en la educación se mire a lograr la persuasión, a crear el convencimiento interno, y no a imponer una obediencia pasiva por medio de la constricción y la fuerza.

"Obtendrá mejor resultado (dice el fragmento 181) cuando quiere inducir alguien a la virtud, aquel que dirige exhortaciones y trata de persuadir con



55



razonamientos que aquel que recurre a la fuerza de la ley y de la constricción. En efecto: uno se siente llevado naturalmente a desahogarse en secreto, si es únicamente la ley la que lo sustrae al cumplimiento de malas acciones: por el contrario, no es natural en absoluto que quien haya sido inducido mediante la persuasión al reconocimiento del deber, ejecute acciones incorrectas ni abiertamente ni en secreto. Y por ello, uno que obra con corrección, guiado por la inteligencia y el saber, deviene hombre de valor y, al mismo tiempo, de juicio seguro."

Este valor y juicio seguro se comprueban de manera especial frente a condiciones adversas, en las que la conciencia del deber, arraigada en el espíritu, se afirma superior a toda adversidad, admirablemente. "Es altamente admirable que un hombre, aun en medio de las desventuras, no abandone la idea del deber." (Fragm, 42.) En realidad, el deber no se presenta como una idea abstracta, puro objeto de conocimiento, sino como una exigencia volitiva, un imperativo categórico interior, que mueve y dirige el querer humano. Su afirmación es un mando, no externo, sino íntimo, que Demócrito expresa al oponer la obligación ética a toda consideración utilitaria: "... abstente de las culpas no por miedo, sino porque se debe." (Fragm. 41.)

Tú debes, he aquí la fórmula del imperativo categórico en Kant, cuya afirmación había anticipado Demócrito. Este coincide con el filósofo de Königsberg también en aseverar que lo único que puede considerarse bueno de verdad en el hombre es la voluntad buena. "De todo cuanto es posible concebir en el mundo – dice Kant-, 26 y

en general también fuera del mundo, no hay nada que pueda ser considerado incondicionalmente bueno, a no ser la voluntad buena." Demócrito, limitándose a la consideración del mundo humano, había escrito: "...no es verdadera bondad el simple hecho de no cometer acciones injustas, sino el no querer siquiera cometerlas." (Fragm. 62.) Lo que es bueno de verdad no son las buenas acciones, sino la voluntad buena: la interioridad de la conciencia ocupa en la escala de los valores un grado más alto que las manifestaciones exteriores.

En todas esas sentencias de Demócrito, pues, encontramos una vigorosa afirmación de ideas que hemos visto negadas por críticos autorizados a la filosofía antigua: la afirmación de la conciencia moral, que se manifiesta como conciencia del deber y voluntad buena, acompañada por la conciencia de la responsabilidad y de la culpa y por el arrepentimiento que se convierte en purificación interior. Por encima de todo cálculo utilitario se afirma la verdadera exigencia ética en la conciencia humana.

Si a semejante conclusión nos lleva un examen de la moral de Demócrito, el llamado materialista, no habrá que maravillarse de que en el idealismo de la dirección socrática nos encontramos con principios análogos. La exigencia fundamental, en efecto, que Sócrates afirma para la vida del hombre, consiste en cuidarse del alma para hacerla mejor, mientras la falta principal consiste en descuidar ese deber.

En esta convicción se inspira, por lo tanto, el esfuerzo constante de Sócrates, su actividad de maestro y mentor, considerada por él como la misión de toda su vida que Dios le ha confiado y sin cuyo cumplimiento no vale la pena de vivir. Es un esfuerzo continuo de despertar en todos la conciencia moral, estimulándola mediante la vergüenza por el incumplimiento de su deber hacia sí mismos y hacia Dios. Sócrates lo explica a sus jueces, al citarles (en la Apología de Platón) las palabras que está acostumbrado a dirigir a todos sus conciudadanos preocupados de las utilidades exteriores antes que de su perfeccionamiento espiritual. "¡Oh, hombre óptimo!...;no te da vergüenza preocuparte de tus riquezas con el fin de que se multipliquen hasta lo que sea posible y de la reputación y el honor, y no cuidar y tener solicitud de la sabiduría, de la verdad y del alma, con el objeto de que llegue a ser tan buena como es posible?"27

uidar del alma para hacerla mejor, significa experimentar una exigencia interior de purificación, parecida a la que determinaba entre los pitagóricos la práctica del examen de conciencia, que Sócrates vuelve a enseñar. La realización del perfeccionamiento interior no puede aparecerle efectuable sino por una energía interior, vinculada con la conciencia de un deber, en lucha contra las fuerzas de los apetitos y de las pasiones, que son sin embargo también interiores, pero vinculadas con la existencia exterior y la atracción de bienes materiales y goces sensibles. Sócrates habla en el *Protágoras* platónico, 28 de un "dejarse vencer por sí mismo" y de un "llegar a vencerse a sí mismo", porque la lucha en-

tre las pasiones y la voluntad buena se realiza en la interioridad del hombre, entre un yo inferior y otro superior. Pero es lucha para el autodominio y la autonomía contra la heteronomía, lucha para el bien interior que sólo puede ser libertad espiritual, contra las atracciones mundanas que significan una dependencia de lo exterior.

"El hombre que ha puesto sólo en sí mismo todo lo que lleva a la felicidad o es próximo a ella (dice Sócrates en el *Menéxeno*)<sup>29</sup> y no permanece dependiente de la condición de los demás, de manera que su situación sea obligada a oscilar según la buena o mala situación de aquéllos, éste se halla preparado para la vida óptima, éste es

sabio, valeroso y prudente."

Pero colocar en sí mismo la fuente de toda felicidad no significa aislarse egoístamente de los demás, sino colocar el verdadero bien en lo espiritual antes que en lo corpóreo. La mayor alegría para Sócrates (nos refiere Jenofonte)<sup>30</sup> estaba en la conciencia de transformarse en mejor espiritualmente. "¿Ignoras que a ningún hombre del mundo le concedería sobre mí el derecho a afirmar que ha vivido mejor ni más alegremente? Pues, según mi parecer, viven óptimamente los que estudian para hallar el mejor modo de llegar a ser óptimos, y viven muy felices los que tienen más viva la conciencia de su mejoramiento."

Hay, pues, una fuente interior de felicidad en la conciencia de convertirse constantemente en mejores: pero esta conversión no se realiza por el hombre, sino asociando a su prójimo en su propio mejoramiento. "¿De qué otra fuente (está dicho en otra parte de los Recuerdos jenofónticos) crees que provenga tanto placer, sino del sentirse transformado en mejor y de contribuir al mejoramiento de los amigos? ... Ahora bien, este es el pensamiento que llena mi vida,"31 El automejoramiento tiene que ser al mismo tiempo esfuerzo dirigido al mejoramiento del prójimo: en esta exigencia estriba la ciencia de amor de cuya posesión Sócrates se jacta, mientras confiesa su ignorancia acerca de todas las otras. "De todas estas bellas y felices ciencias yo nada sé, aunque quisiera saber; pero digo siempre, por expresarme así, que me encuentro en condición de no saber nada, fuera de una pequeña ciencia: la del amor. Pero en ésta puedo jactarme de ser más profundo que todos los hombres que me han precedido y los de nuestro tiempo.32

Por amor, justamente, y no por una espera de recompensa, Sócrates quiere beneficiar a los demás procurando su mejoramiento: aun cuando los beneficiados se muestren ingratos queda al benefactor desinteresado íntegra la recompensa verdadera, que es la satisfacción de su conciencia por el bien cumplido.

i tú quisieras (pregunta Sócrates a Querécrates) persuadir a un amigo tuyo, de que tuviera cuidado de las cosas tuyas, ¿qué harías? —Primero cuidaría yo de las suyas... —¿Y si quisieras obtener que te acogiera como huésped?... —Primero lo acogería yo a él... —Y tú, entonces... ponte a la obra de hacer más bueno a ese hombre... —Pero, si a pesar de obrar yo así, ¿él no se transformara por nada en más bueno? —¿Y qué



otro peligro corres, sino mostrar que tú eres hombre bueno y amoroso hacia tu hermano, y él, en cambio, malo e indigno de los beneficios?"33

La bondad, pues, no exige un premio, sino que por sí es premio a sí misma, en tanto satisfacción de la conciencia del deber; así como la maldad y la injusticia no necesitan, para ser repelidas, la previsión de un castigo exterior, por encontrar su mayor castigo en sí mismas, es decir, en la perturbación de la conciencia moral constituida por ellas. Por eso no hay que cometer injusticia nunca, ni

tampoco devolverla cuando se la reciba.

"Entonces (dice Sócrates en el Critón) no se debe cometer injusticia de ninguna manera —No. —Ni aun quien ha recibido injusticia puede, como cree generalmente la gente, cometerla a su vez, ya que, pues, de ningún modo puede hacerse injusticia. —Parece que no. —Y ¿es justo o no, devolver mal por mal, de acuerdo con lo que dice la gente? —No, con seguridad. Porque el hacer el mal a los demás, no difiere en nada de la injusticia. —Dices la verdad. —De manera, pues, que no se debe devolver a nadie injusticia por injusticia, mal por mal, cualquiera que sea la injuria que hayas recibido. —No. — Mira, Critón, yo bien sé que son y serán pocos los que lo entiendan así... Por mi parte, hace mucho que lo he pensado así y también lo pienso en el presente." 34

Pensarlo todavía en el presente, significaba para Sócrates someterse con el sacrificio de la vida a la injusticia recibida por la condena a muerte, a fin de no violar él las leyes de la patria. Aun cuando la gente pudiera absolver



a quien devolviera injusticia por injusticia, Sócrates sabía que no podía absolverlo el tribunal interior de la conciencia, superior a cualquier otro. La voz de la conciencia moral debe, pues, ser escuchada por encima de todo: sus exigencias y sus prohibiciones son decisivas en todo caso.

De estas ideas de Sócrates se desarrolla la teoría de la conciencia moral de Platón, que ha representado de la manera más viva la conciencia del pecado como turbación y trastorno interior del alma, y por ende infelicidad insanable del malvado, aun en medio de los sucesos más triunfales. Tampoco faltan en Platón, al contrario de lo que ha afirmado Brochard, las preocupaciones de la vida futura, que se afirman de manera particular al término del Gorgias y de la República. "Yo creo firmemente en estas cosas (dice Sócrates a Calicles en el Gorgias, hablando del juicio final de los muertos), y voy considerando cómo lograré presentar mi alma al juez lo más pura posible... Y me esforzaré en efecto por vivir siendo lo más bueno que pueda, y así morir cuando llegue la hora de la muerte. Y exhorto también a todos los otros hombres, por lo que puedo, y a ti también, hacia esta vida y esta prueba, que declaro superior a todas las pruebas de este mundo, y te censuro porque no te encontrarás en situación de ayudarte, cuando llegue para ti la hora de esa justicia y sentencia de la que recién hablaba. En cambio, al llegar ante el juez eterno... y estar en sus manos, balbucearás y tendrás el vértigo..."35

Y al final de la *República*, el mito de Er presenta de la manera más impresionante los eternos tormentos infernales de los pecadores incurables, en medio del horror del ambiente y de los demonios ardientes, con el mugido espantoso de la vorágine que arroja hacia abajo entre crueles sufrimientos a las almas que tratan de huir de sus

fauces.

Sin embargo, lo que más interesa a nuestro tema no se refiere al temor de ultratumba en Platón, sino a su noción de la conciencia moral por sí misma, a la conciencia del pecado como condena interior y tormento del alma en la vida presente.

De acuerdo con lo que había enseñado Sócrates, Platón repite que no es vergüenza recibir injusticia o mal, sino cometerlos, porque el vicio del alma es el peor de todos los males. "Niego que sea vergonzoso ser injustamente abofeteado o herido en el cuerpo, o robado; pero más feo y malvado es abofetearme y herirme injustamente, a mí y a mis cosas, y robarme y hacerme esclavo y violar mi casa; en suma, cualquier acto injusto dirigido en contra mía y en contra de las cosas que yo poseo, es más feo o malvado para quien comete la injusticia, que para mí que soy su víctima." 36

La vergüenza no debe experimentarse por lo que hacen los demás, sino por lo que hace uno mismo: pero en este vuelco de la opinión común está implicado también el tránsito de la forma exterior de la vergüenza (hacia la gente y sus prejuicios) a la forma interior, hacia la propia conciencia moral. Justamente por la intervención de la conciencia moral, el cometer una injusticia resulta más vergonzoso que el recibirla. "Entonces (dice otro lugar

del Gorgias) ¿tú desearías más bien recibir injusticia que cometerla? – Verdaderamente no quísiera ni una cosa ni la otra, pero si me encontrara obligado a elegir entre cometer o recibir injusticia, elegiría más bien el recibirla que el cometerla."<sup>37</sup>

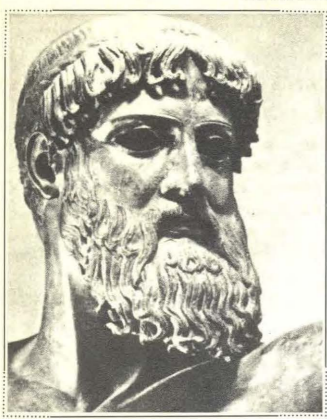
En la República, Platón explica y demuestra ampliamente cómo la injusticia y la maldad constituyen el vicio del alma y por ende el peor de todos los males, que se convierte en castigo de uno mismo, por el tumulto y la discordia interior que engendra en la conciencia, De manera que la felicidad y la infelicidad no dependen ya del éxito exterior, una vez que están en la satisfacción o en el tormento interiores de la conciencia: y quien logra los mayores éxitos al precio de la maldad, se encuentra en el más hondo abismo de la miseria moral, mientras que quien es blanco de las mayores adversidades por su honestidad y bondad, encuentra su verdadero premio en la aprobación de su conciencia.

El problema se encuentra planteado por Platón mediante el contraste más cabal y típico entre las dos situaciones opuestas. "No quitemos al injusto nada de su injusticia, ni de la justicia al justo, sino que supongamos al uno y al otro perfectos en su conducta... Que se dé, entonces, al perfecto injusto la perfecta injusticia, y no se le quite, sino que se le deje que, cometiendo injusticias máximas, logre la máxima fama de justicia... Y frente a él supongamos con el razonamiento al justo... que no cometiendo nunca injusticia, tenga máxima fama de injusticia...; con el fin de que, llegados ambos al máximo extremo, el uno de la justicia, el otro de la injusticia, se juzgue cuál de los dos es más feliz." 38

El resultado de este cotejo parece sorprendente: "Entonces, el alma justa y el hombre justo vivirán bien, y mal el injusto... Pero quien vive bien es feliz y bienaventurado; y quien no, al contrario... Entonces el justo es feliz, el injusto misero."39 Sin embargo, la perfecta infelicidad que espera al perfecto injusto, a pesar de sus grandes triunfos en la vida y de su misma fama de justicia, depende del hecho de que -como dice el Teeteto40 "el castigo de la injusticia... no es el que los hombres imaginan, golpes y muerte, a los que a veces logran escapar aun cometiendo injusticias; sino un castigo al que no es posible escapar". Puede evitarse el castigo exterior, mas no el interior, que se realiza en el alma y la conciencia. La existencia de una sanción interna, ineludible, ofrece la solución -mejor dicho, la superación- del problema mencionado del anillo de Gyges. El pecado encuentra en sí mismo su castigo mediante la conciencia del pecado, cuyo tormento el culpable no puede esquivar y sólo logra aliviar mediante la expiación. Por eso el castigo humano y divino no es un mal, sino un beneficio para el culpable, que sólo mediante la expiación puede purificar y apaciguar su alma manchada y atormentada por el pecado.

"A mi parecer, Polo (dice Sócrates en el Gorgias), quien comete injusticia y es injusto, es absolutamente miserable, pero es más desdichado todavía cuando no expía sus faltas y no sufre la pena de la culpa, y menos miserable y desdichado si expía la falta y sufre la pena impuesta por los dioses y los hombres." 41





De esta manera, aun planteando el problema moral como problema de la felicidad —de acuerdo con la orientación de la ética antigua<sup>42</sup>— Platón coloca el centro y criterio de ese problema en la conciencia moral, que es conciencia del deber y del pecado que lo viola, juez y castigo inexorable e ineludible.

Aristóteles no podía ir a la zaga de su maestro bajo este aspecto, sino que profundiza aún más su indagación ética. Y al repetir la sentencia que Sócrates y Platón habían tenido en común con Demócrito. —que es peor cometer que recibir injusticia — Aristóteles explica: porque el cometerla es maldad, mientras el recibirla queda exento de esta mancha espiritual.

"Es evidente (dice en la Etica Nicomaquea)<sup>43</sup> que el recibir y el cometer injusticia son males ambos... pero aún es peor cometerla, porque el hacer injusticia va acompañado de la maldad más completa y absoluta o casi... pero, el recibir injusticia, es sin maldad e injusticia."

ristóteles complementa así una reflexión de Demócrito. Lo que es bueno de verdad —había dicho el filósofo de Abdera—, es la voluntad buena; lo que es malo de verdad —agrega el filósofo de Estagira—, es la voluntad mala. El bien y el mal moral, de esta manera, mucho antes de San Agustín y de su *De libero* arbitrio, quedan colocados en la voluntad del hombre, fuente del mérito como de la culpa. Y como Demócrito admiraba la conciencia del deber que se mantiene y afirma aun en medio de las adversidades, así Aristóteles admira la voluntad del bien y de la justicia que reina en la conciencia del hombre y resplandece asimismo en las desventuras más aflictivas.<sup>44</sup>

"Esta, entonces, la justicia, es una virtud perfecta... ni Espero ni Lucifer inspiran una admiración similar." La comparación que aquí Aristóteles delinea entre la admiración provocada por la virtud y la excitada por el espectáculo de las estrellas, se adelanta a la célebre de Kant, expresada en la Conclusión de la Crítica de la razón práctica, que afirmaba como máximas fuentes de ese sentimiento las dos siguientes: el cielo brillante de estrellas sobre nuestras cabezas, y la ley moral en la conciencia del hombre. Aristóteles no solamente compara entre ellas las dos fuentes del más alto sentimiento admirativo, sino que asevera la superioridad de la interior sobre la externa.

Su admiración para la virtud está vinculada con el convencimiento que tiene, de que es una creación del hombre mismo y de su voluntad. La virtud es un hábito de elección, y en toda elección interviene una valoración de las distintas posibilidades y una decisión de la voluntad de elección, Aristóteles diferencia al hombre de los otros animales, como el que tiene en su poder actuar o no actuar, obrar el bien o el mal.

Pero como cada acción contribuye a la formación de un hábito y del carácter del hombre, así el hombre no solamente es padre de sus acciones, sino también de sus hábitos, es creador de su carácter, plasmador de su personalidad ética, y tiene la plena responsabilidad de ella. De él depende ser bueno o malo: en conclusión, es padre e





hijo, a un mismo tiempo, de sus acciones, <sup>47</sup> que, después de haber llegado a engendrar sus hábitos espirituales, se convierten en manifestaciones e indicios de ellos. <sup>48</sup>

De esta manera, la virtud, como hábito espiritual, es hija y madre de la voluntad buena y de las buenas acciones: "...la virtud del hombre (dice la *Etica Nicomaquea*) será un hábito por el cual el hombre se vuelve bueno y convierte en buena su obra propia." 49

La virtud es manifestación de la phrónesis, que en la Etica Nicomaquea significa la "razón práctica" o "conciencia moral".50 Aristóteles la distingue en efecto de la inteligencia (synesis) en tanto ésta tiene únicamente una función judicativa, y aquélla la tiene imperativa. "La razón práctica, pues (dice la Etica Nicomaguea, Lib. VI, cap. 11, 1143 a, 8), es imperativa -porque su fin está en dictaminar qué se debe hacer y qué no-; en cambio, la inteligencia es sólo judicativa." Pero este carácter imperativo de la razón práctica procede de la interiorización de la ley moral en la conciencia, que es el resultado de todo el proceso de la educación ética del hombre. El niño no tiene todavía una ley interior y sólo la adquiere mediante la educación, en la formación de sus hábitos espirituales y de su personalidad moral, que es un proceso de tránsito de la heteronomía a la autonomía.51 La formación de la personalidad moral realiza la conquista de la autonomía: cuando la ley se ha interiorizado, "el hombre libre estará en situación de ser él mismo ley de sí mismo", 52

Ley de sí mismo, porque tiene en su conciencia moral el imperativo categórico, que le dice y manda lo que de-

be: la razón práctica se manifiesta como conciencia del deber, que dicta "cuándo se debe, y por qué causa se debe, y hacia quién se debe, y por qué fin y cómo se debe". 53 Esta interiorización de la ley constituye la unidad moral de la personalidad ética; la unidad que confiere al virtuoso su armonía y satisfacción interior, que lo vuelve compañía deseable para sí mismo, mientras el malvado siempre está dividido interiormente y resulta enemigo de sí mismo. 54

En esta enemistad interior del malvado, la conciencia moral se manifiesta como conciencia del pecado, mientras la satisfacción interna del bueno es conciencia del deber cumplido. Así los aspectos esenciales de la conciencia moral, legisladora de sí misma, juez interior, premio y castigo de sí misma, se muestran en la ética de Aristóteles en plena luz.

El problema ulterior, que se plantea en la ética postaristotélica, con Epicuro así como con los estoicos, está en determinar el proceso pedagógico por el cual puede realizarse esa interiorización de la ley, en la que Aristóteles hacía consistir la formación de la personalidad moral y el tránsito de la heteronomía a la autonomía de la conciencia.

A la interiorización de la ley en la conciencia moral aspiran, en efecto, igualmente Epicuro y los estoicos, a pesar de considerar todavía ambos como fin de la ética el sumo bien, identificado con la felicidad. Dice, pues, Epicuro: "...lo esencial para la felicidad es nuestra condición íntima de la cual nosotros mismos somos dueños".55



Aspirando a realizar el ideal del sabio que se basta a sí mismo, por haberse hecho independiente de todo lo que se halla sometido a condiciones ajenas a su voluntad, epicúreos y estoicos se encuentran igualmente llevados a transferir su mirada de la exterioridad objetiva a la subjetividad interior del hombre.

El problema ético tiene así su centro en la condición íntima del espíritu dueño de sí mismo; y la exigencia de adquirir esa situación, determina la gran tarea de la educación, que debe formar la conciencia moral. La exigencia interior de un ideal de perfección, que es para Epicuro el fundamento espiritual de la religión, 56 tiene su papel esencial también en la educación ética, donde el ideal debe presentarse en la forma concreta y viva de una persona elegida como modelo de perfección que se debe mirar en cada acción, y al mismo tiempo como espectador y juez siempre presente, cuyo juicio produce la satisfacción o la vergüenza por la acción cumplida o por el propósito deliberado. "Debemos elegir y amar a un hombre bueno (dice Epicuro), y tenerlo siempre ante nuestros ojos, para vivir así como si él nos observase y para hacer todo como si él nos viese."57

"Este hombre ideal, modelo e inspirador, espectador y juez, se personificaba en la escuela epicúrea así como en la estoica en el maestro, director de conciencia para los discípulos, según la tradición que procedía de la escuela pitagórica. Un fragmento de la obra del epicúreo Filodemo de Gádara Sobre la confesión, ordena en efecto a los epicúreos: "declarar sin reservas pecados y faltas al propio maestro" como al propio "salvador".58

Pero, así como ya en la escuela pitagórica la confesión al maestro había sido substituida por la confesión a uno mismo, también entre epicúreos y estoicos se realizaba un proceso de interiorización del modelo y juez de la conducta. En el examen de conciencia, la presencia real del maestro sacerdote, que recibe la confesión y juzga, se ha transformado ya en una presencia ideal: "como si él nos observase", dice el fragmento citado de Epicuro. El maestro pues está representado por la conciencia misma del discípulo que lo mira como a su inspirador y modelo, y se esfuerza por juzgar según aquél lo haría: el otro se ha ensimismado en el yo.

Esta misma interiorización del maestro-juez, que se expresa en el mandato de Epicuro: "Obra en cada caso como si Epicuro te mirase", 59 era predicada también por los estoicos Zenón y Cleantes. Cada discípulo suyo podía evitar cometer pecados "teniendo ante sus ojos (decía Zenón) a aquellos que especialmente le inspiran respeto y vergüenza", 60 o sea, explicaba Cleantes, "suponiendo que en cada acción que cumples, yo estoy presente". 61

Por esta presencia interior continua del modelo-juez, constituida por la vigilancia de la conciencia moral, ya no se necesita una presencia exterior de nadie para alejar al sabio de cualquier pecado. "El hombre (dice Epicuro) que haya alcanzado el fin de la especie humana —es decir, la sabiduría—, será igualmente honesto aunque nadie se encuentre presente", 62 de manera que "para los sabios, las leyes no sirven para impedir que cometan, sino que reciban injusticia". 63 No necesita una sanción exterior

quien la tiene ya en su interioridad; en su conciencia, en efecto, "el justo es sumamente sereno, el injusto es presa de la más grande turbación". 64

El problema ético ha encontrado su centro en la conciencia moral, aunque el proceso educativo de su formación se haya iniciado por la acción de la autoridad del maestro-director de conciencia.

ue no es, sin embargo, ni siquiera al comienzo una autoridad puramente exterior, porque ha sido aceptada por elección y adhesión espontánea del espíritu, y a veces resulta (como en las palabras de Epicuro) no solamente un modelo y juez ofrecido desde afuera y acogido por la conciencia, sino una verdadera creación de ésta y de sus exigencias interiores.

Por eso el modelo y juez ideal que brota de la vida interior de la conciencia, aparece a los estoicos romanos caracterizado por el rasgo propio de la vida espiritual, que es movimiento incesante y superación continua de sí misma. Es decir, el ideal viviente en el espíritu no puede ser estático, sino dinámico, y debe engendrar, en vez de un puro esfuerzo de imitación de un modelo dado, un esfuerzo constante de perfeccionamiento progresivo del ideal que se crea.

Así Epicteto no se contenta con decir: "confórmate para ti mismo con tener un carácter y una figura, que habrás de mantener desde ahora en adelante, sea practicando contigo mismo, sea tratando con las personas", 65 sino que expresa la necesidad de que en este ideal creado por la conciencia moral vaya elevándose y perfeccionándose sin cesar. "Comienza, pues, desde ahora a estudiar la manera de vivir como un hombre perfecto y que aumenta constantemente en virtud, y todo aquello que te parezca ser lo mejor, establécelo como ley inviolable."66

Esa exigencia de elevación ilimitada, por ende, ya no puede encuadrarse en la virtud que Platón y Aristóteles consideraban perfecta —la justicia—, sino que necesita un horizonte infinito, que sólo puede ser ofrecido por la inspiración del amor hacia toda la humanidad, por la caridad universal. Séneca expresa de la manera más elocuente esa amplificación del horizonte moral.

"¿Cómo nos comportaremos con los hombres?... ¿qué preceptos daremos? ¿de no derramar la sangre humana? ¡cuán poco es no dañar a quien debías ayudar!... ¿tender la mano al náufrago, indicar el camino al extraviado, compartir el pan con el hambriento? Para decir todo lo que debe ser hecho y evitado... he aquí una fórmula del deber del hombre: todo lo que ves, que abraza lo divino y lo humano, es todo unidad: nosotros todos somos miembros de un gran cuerpo. La naturaleza nos engendró parientes, dándonos un mismo origen y un mismo fin. Ella nos engendró un mutuo amor... Por su ley es más mísero realizar el mal que recibirlo. Por su orden deben estar prontas las manos para ayudar. Y aquel verso: 'soy hombre y de nada de lo humano me considero extraño', debemos tenerlo en el corazón y en los labios.''67

Se habla todavía de naturaleza, pero su voz no llega al hombre desde afuera, sino que se hace oír en el interior de su conciencia, como imperativo categórico de la con-

ciencia moral. Por eso, observa Marco Aurelio, el cumplimiento del deber ético no tiene ninguna relación con la espera de una recompensa o de la gratitud ajena, sino que es una exigencia puramente interior. "Aquello que hagas, hazlo con esta finalidad: ser siempre bueno, en el sentido propio de la palabra bueno."68 "Hay individuos que, cuando hacen un bien a alguien, están prontos a exigir gratitud; hay quienes no están dispuestos a esto, pero sin embargo, en su fuero interno, piensan como si estuviesen ante un deudor, y saben bien lo que han hecho. Pero hay otros que casi ignoran lo que han hecho, del mismo modo que la viña que ha llevado las uvas, y una vez dado el fruto, no exige nada más... Este hombre, realizado el bien, no lo proclama, sino que se dispone a practicarlo con otros, como la vid se prepara a dar nuevos frutos, cuando ha llegado la estación propicia."69

Y como el cumplimiento del bien es una exigencia interior, así cada falta o culpa es un pecado contra uno mismo. "Quien peca, peca en contra de sí mismo; quien comete injusticia la comete en contra de sí mismo, transformándose en malo."70 Ahora bien -agrega Marco Aurelio-, lo más importante para el hombre es salvar la pureza de su conciencia, en cada hora y en cada acción, como si fueran las últimas de su vida. "La perfección moral es esto: vivir cada día como si fuese el último."71 "Como si fuese la última de tu vida, así realizarás cada una de tus acciones",72 "con el fin de que así la última hora te sorprenda con pureza de conciencia".73

Pero una conciencia moral inspirada por una exigencia de pureza y de perfección siempre más alta, no puede sino tener en sí misma siempre el conocimiento de sus faltas. Por ende, la conciencia del pecado nace siempre de la exigencia del perfeccionamiento, y al mismo tiempo que la estimula y afina, inspira también al hombre que reconoce sus faltas la humildad, y con ésta, la caridad y la indulgencia hacia los demás que pecan. Esta conclusión, que recuerda la gran palabra del Evangelio: "El que esté sin pecado, arroje la primera piedra", 74 la encontramos expresada por Séneca.

"¿Que médico se irrita con los enfermos? ¿qué razón asiste al bueno para odiar a los que pecan?... No es propio de hombres de sentido odiar a los que yerran, pues de otra manera se odiaria a si mismo... No se encontrará a nadie que pueda absolverse a sí mismo, y cada uno se proclama inocente delante de los testigos, pero no de su conciencia."75 "Si queremos ser siempre jueces ecuánimes, ante todo persuadámonos de que ninguno de nosotros se halla sin culpa... ¿Quién es éste que se proclama inocente ante todas las leyes? ¡Cuánto más vasta es la norma moral que la jurídica! ¡Cuántas cosas exigen la piedad, la humanidad, la libertad, la justicia y la fe, que quedan excluidas de las tablas de la ley!"

"Nos hará más mesurados el observarnos en nuestro interior, si nos interrogamos así: "¿Quizás no habré hecho yo algo semejante? ¿no he pecado nunca? ¿puedo yo condenar estas culpas?75

¿Cuántos acusadores se hallan exentos de culpa?... Todos hemos pecado... y pecaremos hasta el fin de la vida. Y si alguien ha purificado su alma también, que ya nada más pueda turbarlo y hacerlo errar, sin embargo sólo a través del pecado ha llegado a la inocencia."77

Llegados a tan alta afirmación de la conciencia del pecado como expresión más honda de la conciencia moral, ya no tenemos la necesidad de buscar en las corrientes místicas, desde Filón hasta los neoplatónicos, los documentos de la conciencia del pecado que su religiosidad mística le inspiraba. El cuadro de las doctrinas éticas que Brochard declaraba vacío en los moralistas de la antigüedad clásica, nos ha aparecido repleto de las afirmaciones más altas y vigorosas de la conciencia moral, con su imperativo categórico del deber, con su papel de legisladora y tribunal inapelable, con su noción de responsabilidad ética y su conciencia del pecado como violación de una ley o exigencia interior.

Estamos muy lejos, pues, de ese desconocimiento del sujeto moral y de su reducción al objeto con que muchos críticos modernos quieren caracterizar a la ética antigua: hemos encontrado en cambio afirmaciones vigorosas de la interioridad y de sus exigencias vivientes -es decir, en continuo desarrollo dinámico de perfeccionamientoque anticipan y señalan el camino a los desenvolvimientos ulteriores de la ética moderna.

- "La morale ancienne et la morale moderne", págs. 489-503, del libro mencionado. (París, Alcan, 1912.)
- <sup>2</sup> Traducidas al castellano por J. Gaos, Madrid ("Revista de Occidente"). 1928. Véase tomo II, segunda parte: El mundo griego.
  - 3 Tomo II, p. 63 y sigs.
  - 4 Ibid., p. 105.
  - Ver págs. 137 y sigs., 175 y sigs.
  - 6 Pág. 186.
  - 7 Pág. 252.
  - 8 Pág. 257.
  - 9 Pág. 267.
  - 10 Pág. 281.
  - 11 Págs, 454 y sigs.
- 12 G. Gentile, Sistema di logica come teoria del conoscere, Pisa, 1917,
- pág. 31.

  13 Ibid., pág. 33. Véase también del mismo autor: Discorsi di
  - 14 Psyche, cap. VII.
- 15 Ver sobre el asunto el cap.4 de mi libro El genio helénico. (Cuadernos de la Facultad de Tucumán.) Buenos Aires, 1943.
- Fragm. 10 de la Ed. Walzer (Aristotelis dialogorum fragmenta, Firenze, 1934).
- 17 Ver los pasajes de Platón y Aristóteles en mi Pensamiento Antiguo, I. pág. 30.
- 18 Ver los fragmentos citados en mi Pensamiento Antiguo, I, págs. 99
- y sigs.

  19 Historia de la filosofía, trad. Nañez. I, pág. 465. (Edit. Sudamericana, Buenos Aires.)
- Ver Zeller-Mondolfo, II, págs. 54 y sigs., y la bibliografía relativa
- a las ideas de pecado, castigo y purificación, pág. 94 del mismo tomo. Véase sobre el tema el lugar citado en la nota antecedente.
  - 22 Cap. 79, págs. 523 y sigs, 44 y sigs.
  - 13 Ver mis Moralistas griegos, págs. 44 y sigs.
- 24 Cfr. Delatte, Etudes sur la littérature pythagoricienne, ensayo sobre el discurso sagrado.
  - 25 Ver mi obra Moralistas griegos, Buenos Aires, 1941.
  - 26 Fundamentación de la metafísica de las costumbres, al comienzo.
- 27 Platón, Apología de Sócrates, XVII, 29-30.
- 28 Protágoras, pág. 358.
- 29 Platón, Menéxeno, XX, pág. 248.
- 30 Jenofonte, Memor., IV, pág. 8.
- 31 Jenofonte, Memor., I, pág. 6.

- 32 Platón, Teagetes, pág. 128.
- 33 Jenofonte, Memor., II, pág. 3.
- 14 Platón, Critón, X. pág. 49.
- 35 Gorgias, LXXXII, págs. 526 d y sigs.
- 36 Gorgias, pág. 508.
- 37 Gorgias, pág. 469.
- 38 República' II, 4. 360 y sigs.
- 39 República, I, 24, 353-4.
- 40 Teeteto, 176 d.
- 41 Gorgias, pág. 472.
- <sup>42</sup> Que sin embargo se conserva todavía en San Agustín. "Felicidad, bienaventuranza (escribió justamente Eucken: La visión de la vida en los grandes pensadores, secc. II, B, 2): he aquí el único fin al que se dirigen todos los pensamientos y el deseo ardiente de ese hombre."
  - 43 Etica Nicom., V, II, 1138.
- 44"... sin embargo, también en el medio de éstas resplandece la honestidad." Etica Nicomaquea, I, cap. II, 1100 b. 30.
  - 45 Etica Nicom., V, I, 1130.
- 46 El pasaje citado de la Etica Nicomaquea me parece mucho más cerca de la página de Kant que el fragmento 10 Rose = 12 Walzer de De Philosophia de Aristóteles (relativo a las dos fuentes, cósmica y psicológica, de la fe en Dios), que W. Jaeger, Aristóteles (págs. 213 y sigs. de la ed. italiana), compara con aquélla.
- 4º Ver Etica Nicom., libro III, caps, I-V, 1110-1114. Una discusión muy sagaz de la doctrina della persona morale nell' Etica nicomachea, publicó Dom. Pesce, en "Archiv. di Storia della filosofía Italiana", 1936.
  - 48 Dice Aristóteles en su Retórica, I. 1167 b, 32.
  - 49 Et. Nicom., 11, 5, 1106 a, 22.
- <sup>30</sup> Así, justamente interpreta D. Pesce (loc. cit.), de acuerdo con Jaeger, que en su Aristóteles (cap. sobre el Protréptico) había puesto de relieve el cambio de significado de esta palabra del *Protréptico*,

donde significa la razón teorética, a la Nicomaquea, donde indica la razón práctica.

- 51 Ver los primeros capítulos del II libro de la Etica Nicom.
- 52 Etica Nicom., IV, 1128 a, 32.
- 53 Etica Nicom., 11, 5, 1106 b, 21
- <sup>54</sup> Etica Eudemia, VII, 6, 1240 b. Reconozco con Jaeger (Aristóteles) la Eudemia como obra de Aristóteles, contra la tradición instaurada por L. Spengel, que la atribuía a Eudemo.
  - 55 Fragmento 109 en ed. Bignome (Bari, Laterza).
- <sup>56</sup> Ver en mi libro Moralistas griegos (Buenos Aires, Ed. Imán), el capítulo sobre Epicuro.
  - 57 Fragm. 210, Ed. Usener.
  - <sup>58</sup> Ver los fragmentos del perí parresias, Ed. Olivieri, No. 39, sigs.
  - 59 Cfr. Séneca, Epist, 25, 5.
  - 60 Stoicorum veterum fragmenta, Ed. Von Arnim, I, fragm. 39.
  - 61 Stoic, veter, fragm., fragm. 612.
  - 62 Fragm. 533, Ed. Usener.
- 63 Fragm. 530. Ed. Usener
- 64 Epicuro, Sentencias principales, 17.
- 63 Manual, 33.
- 66 Manual, 51.
- 67 Epístola, 95, 51-53.
- 68 Recuerdos, IV, 10.
- 69 Recuerdos, V, 6.
- 70 Recuerdos, IX, 4.
- 71 Recuerdos, VII, 69.
- 12 Ibid., 11, 5.
- <sup>23</sup> Recuerdos, VI, 30.
- 74 Evangelio según San Juan, cap. VIII, 7.
- 75 De la ira, 14-15.
- 76 De la ira, 18.
- <sup>17</sup> De la clemencia, I, 6.

